N

Apologie der Konfession.

202

ustiﬁcationis,-ﬁsei : S((::l;:-
issent iustificatd, €O
| ferrent,

hortandi erant, ut bonos fructus

: iritum  sanctum. C

991 ne amitterent SPIrt R
faciunt adversari!: unc
(100) praepostere [ - Paulus docet
unum locum citant, in quo fau =
de fructibus, alios locos, plurimos om‘lj -
tunt, in quibus ordine qlSI’l’_t,at (eyftioro
iustificationis. Ad hoc in alils locis, qui
de fide loquuntur, semper _adscpt?unt
correctionem, quod debeant intelligi de
fide formatat, Hic nullam adscribunt
correctionem, quod fide etiam 0pus sit
sentiente, quod reputemur iusti propter
Christum propitiatorem.. Ita adversaril
excludunt Christum a iustificatione, et
tantum docent iustitiam 1681§~ Sed re-
922 deamus ad Paulum. Nihil quisquam ex
(101) hoc textu amplius ratiocinari potest,
quam quod dilectio sit necessaria. Id
fatemur. - Sicut necessarium est non
furari. Neque vero recte ratiocinabitur,
si quis inde velit hoc afficere: non furari
necessarium est, igitur non furari iusti-
ficat; quia iustificatio non est certi ope-
ris approbatio, sed totius personae.
Nihil igitur laedit nos hic Pauli locus;
tantum ne affingant adversarii, quidquid
ipsis libet. Non enim dicit, quod iustifi-
cet dilectio, sed quod nihil sim, id est,
quod fides extinguatur, quamlibet ma-
gna contigerit. Non dicit, quod dilectio
vincat terrores peccati et mortis, quod
dilectionem nostram opponere possimus
irae ac iudicio Dei, quod dilectio nostra
satisfaciat legi Dei, quod sine propi-
tiatore Christo habeamus accessum ad
Deum nostra dilectione, quod dilectione
nostra accipiamus promissam remissio-
nem peccatorum. Nihil horum dicit Pau-
lus. Non igitur sentit, quod dilectio iusti-
ficet, quia tantum ita ifustificamur, cum
apprehendimus propitiatorem Christum
et credimus nobis Deum propter Chri-
:O‘;’I’:ﬁi&;:tggi;ssc. Nec est iustificatio
223 Tollant ady 0 propitiatore Christo.
: érsarn  promissionem
(102) Christo, aboleant evangeliym. s; 'h'e
opus est Christo, si nostra 'd'll t’.“ il
Possumus - vincere mortem lilectione
W118 dilectione sine oy ) 51 mostra
224 (108 propitiatore Christo gc-
) cessum habemus ad D ac
M 125 cor'rum eum. Adversari

rrumpunt. pleraque loca qui

opiniones ad ea afferynt no, s fuas
» ION sumunt ex

1) Quod idej i
ggn) soéa. (ua{:u:‘f]:;n f_ldel mentione
cet Gal. 5 (6)) intellig;
As.serb. Luther, c)onfutautlaigolmr- e
Jeitalters 1858, S. 145

Paulus mo_dum i
bit his, qui cuml

ui male docent), sed quae

of. 3u At 5, CR
e dtt.5. CR 27, 97, !
e £mmet, Die vortrident, !u:tt'l'{.9 Theoloaie des Reformation=*

wieder fletfdlih, ofne Beq

Denn da iit,nidzt der heili;gt@u nd g
driftliche Siebe 1t und anpepy L1
@s folget aber daraus ni

Quben
] TD : N
d]t gute Siﬁn‘dn
fiebe fiir Gott gerecht mad& daf S
wir darum durdy die Siebe 1,005, ift, dot
Sunde etlangen, dag die Sigpe c-3¢0lng 1.0 §
der Stnde UNd des Tods 15 Shreqs:
die Siebe an Chriftus Stapy . 2iMde, pot
Jorn und Gerict folle gepq[t, o
die Siebe das Befefy erfiilfp g dat
die Eiebe Bott verfilhnet uny , 4 wir by b
: ; nge T
den, und nidyt um Chrijtus miug "ehm e
allen fagt Paulus nicyts unben'- on ben;
facher erdiditen es dody aug e 1
Denn fo wir durd) unfer £ieh o
iibfﬁ:&ninben, fo wird dur : it
erfilllen Gott angenehm fein i .. Oejeh.
derfacher audy iagen,hba% Ia;l{elgg?f'} bie)fio?-
beifung, das ganze Evangeliy liche per,
Denn dasfelbige lehret, dafs wrin s fei, g
gang haben 3u Gott allein buré-l Tn Su.
daf wir nicht durch unfer Befe Chrijtyp
dern um Chriftus wille et fon,
d 1S n Gott
fein, als den einigen Mitt(er e
filbner. Die Widerfacher deuten i linb o
auf ihre Meinung, die doch nidlte cpriicye
ten; aber fie madyen dufat dara alf? l“.“’
Denn diefer Sprucy ift Har qr o bt
allein die Iiderfacher ifre eig%nug' enn
auferhalb der Sdrift nicyt bara; f!'fyaume 5
fo fie dody nichit verjtehen was <BlaT gdten';
was Chriftus ift, oder wie es 3ugeh:1 :
ein Hienjch filr Gott gerecht wird D’iem IE{n !
rinther ynb etliche aus ihnen h;mcfn bo’ %
Evangelium gehoret und viel trefflicher G_Sas :
ben empfangen, und wie es denn in fo[d]:l':
Sadien jugehet, im Anfang waren fie hitsi
umd wader ju allen Sachen, darnach ermudﬁ
fen Rotten und Seften unter ihnen, wie 4
Paulus anjeiget, huben an die redyten
Apoftel su ver'achten. Darum ftrafet fie
Paulus, vermabnet fie wieder jur Einigleit
und 3u cyriftlicher £iebe. Und Paulus redet
an dem Ort nicht von Dergebung der Sunde 4
oder wie man filr Gott fromm und gerecht
wird, oder wie es jugehet wenn ein Siinder
ju Chrifto betehret wird, fondern redet von
oen Stilditen des Glaubens, redet audh nidt
von der Siebe gegen Gott, fondern von der ¥
Siebe gegen dem dheften. 2 ' ift es fol
ndrrifdy, dap die iebe gegen dem Zdhejten,
dadurdh wir hie auf Erden mit den Leuten
Randeln, uns fiir Gott foll gerecht madher,
B S

Wey Sotte

m hio faciunt, eatenus admittitu;', ~Euat;enuf! de fide
per dilectionem operatur (ut Apost:

olus recte

Sob, §ifher v Rodefte!




P P, -~

IV. Von d. Rechtf. (Antwort auf die Arqumente der Widersacher.) 203

ententiam. Quid enim habet

Yass locis S ke .
ips! {octs incommodi, si detraxerimus

hic
iﬂtgfpl'et
0 3551-!

ationem, quam adversarii de
unt, non intelligentes, quid sit
aut quomodo fiat? Corinthii
iustificati multa acceperant ex-
ce!leﬂtia dona. Fer_vebant initi:a, ut fit,
Deinde coeperunt inter €os existere si-
multates, ut significat Paulus, coeperunt
fastidire ponos doctores. Ideo obiurgat
10 12 aulus, revocans ad officia dilectio-
nis; quae etiamsi sunt necessaria, tamen
gerit sOmniare, quod opera se-

ftum f ~ope
2'1:11:1dae tabulae coram Deo iustificent,
46 per quam agimus cum hominibus, non

m Deo. At in iustifi-
catione ym est cum Deo, pla-
canda est ira eius, conscientia erga De-
um paciﬁcanda est. Nihil horum fit per
90 opera secundae tabulae.

Sed obiiciunt praeferri dilectionem fi-
dei et speil. Paulus enim ait: Maior
horum caritas. Porro consentaneum est
maximam et praecipuam virtutem iusti-

g5 ficare. Quamgquam hoc loco Paulus pro-
rie loquitur de dilectione proximi et
significat, dilectionem maximam €ss€,

quia plurimos fructus habet. Fides et
“l agunt cum Deo. At ditect

spes tantum f ditectio
foris ergrhﬁmmes mnnita habet olhcia:
amen largiamur saneé 2 versaris, di-
lectionem Dei et proximi maximarm vir-
tutem esse, quia hoc summum praecep-
tum est: Diliges Dominum Deum.
g5 Verum quomodo inde ratiocinabuntur,
quod dilectio iustificet? Maxima virtus,
inquiunt, iustificat. Imo sicut lex etiam
maxima seu prima non justificat, ita nec
maxima virtus legis. Sed illa virtus iu-
40 stificat, quae apprehendit Christum, quae
communicat nobis Christi merita, qua
accipimus gratiam et pacem a Deo.
Haec autem virtus fides est. Nam, ut
saepe dictum est, fides non tantum no-
4 titia est, sed multo magis velle accipere
seu apprehendere ea, quae in promis-

sione de Christo offeruntur. Est autem
et haec_obedientia_erga Deum, velic ac

ie
g cipere oblatam promissionem, non i
0 nus Aaz uam. dilectio, Vult sibi credi
eus, nos ab ipso bona accipere,

et id pronuntiat esse verum cultum.

gerecht. Der Glaub aber macht gerecht,

55 halben, baf; er Barmbersigleit jucht ' und em Ghet
o T ma&tpzﬁcﬁt’gmcﬂt, fonbern das @vpangelium, das

[len, nicht um unfers @ons willen ein gnidigen

lafjen, das ift, daf wir lehren, Befel
glauben heift d : G i
Gott ablzm.h =~ dag wir um Chriftus W

1) Conf. CR 27, 100. §ider S.20.

fo dodh qu der Berechtiglei

) 00h : gleit, weldhe filr Bott
%llg, diefes gehdret daf wir etm:clhs eftlangen,
nf' urdy Gottes Forn geftillet und das Ge-
!‘ﬁm gegen Gott im Bimmel ju Sriede
omme. Der Peines gefdhieht durdh die Liebe,
fon]bern allein durdy den ®lauben, durd)
weldien man fapt Chriftum und Gottes
dufage. Das ijt aber wahr, wer die fLiebe
verleuret, der verleuret audy @eift und Glau-
ben. Und alfo fagt Paulus: ,MWenn ich die
fiebe nicit habe, fo bin idy nichts.” Er fefst
aber nicit die affirmativa daju, daf die
fiebe fiir Gott gerecht madhe.

Aber hie fagen fie auch, die Eiebe werde 225
dem Glauben und ver Hoffnung vorgezogen. (104)
Denn Paulus fagt 1. Korinth. 13.: _Die1.Kor.13,13.
fiebe ijt die grofeft unter den dreien.” paiit
fei es 3u adhten, daf die Tugend, fo Paulus 226
bt_e _grﬁﬁeit nennet, filr Gott uns gerecht und (105)
hgzltg madye. iemoh! nu Paulus da eigents
lich redet pon der Siebe gegen dem Ndhejten,
und jo er fpricyt: ,Die Eiebe ift die grofejt’,
fagt er darum, denn die siebe gehet weit
und frdgt oiel g':ildzte auf Erden. Denn
Glaub und Hoffnung handeln allein mit
Bott. 2ber die Liebe gehet auf Erden un-
tern Seuten um und tut viel Guts mit
tréften, lehren, unterrichten, helfen, raten,
heimlich, offentlidh. Doch lafjen wir 3u,
dafy Gott und den dhejten lieben die hioheft 227
Quaend fei. Denn dies ijt das hohijt ®ebot: (106)
_Du jollt Gott lieben vont ganzem Rerjem.” Matth 22,37
Daraus folget nu nicht, dag die €iebe uns
gerecht mache. Ja, fprechen fie, die hohiijt
Tuaend foll billig gerecht machen. Antwort:

@s ware waht, wenn Wir um unjer Tugend
willen ein anddigen Gott hatten. 2u ift oro-
ben bewiefen, daf wir um Chriftus willen,
nicht um unfer Cugend willen angenefm und
gevecht find; denn unfjer Qugend find un- 228
rein. Ja, wie diefes Gefes das hohijt ift: (107)
Du follt Gott lieben”, alfo Pann diefe Qu-
aend, Gott [ieben, am allermenigften gerecht
maden. Denn fo das ®efety und Tugend
hoher ift, fo wirs weniger tun Ponnen,
darum find wir nidt um der Siebe willen

nicht um unfers Quns willen, fonbdern allein der-

und will fich auf Pein eigen @on ver= W 119



229 (108) N ad tribuu :
M 128 tioni iustificationem, quia ubique legis

(109) gelii praedicamus,

204

Ceterum adversarii tribuunt dilec-
iustitiam docent et requirunt. Non enim
possumus negare, quin dilectio sit sum-
mum opus legis. Et humana sapientia
legem intuetur et quaerit in ea iustitiam.
Ideo et scholastici doctores, magni et
ingeniosi homines, summum opus legis

praedicant, huic operi tribuunt iusti-

ficationem?. Sed decepti humana sapientia non viderun

230 velatam?, sicut pharisaei, philosophi, Mahometistae. ;
in quo alia iustitia revelata est, videlicet, quod propter Christum

Apologie der Konfession.

Die Widerfacher lehren aber darum alfo
pon der Siebe, daf fie uns Gott verfilhne,
denn fie wiffen nidit bom ®vangelio, fons
dern f{ehen allein das Gefefy an, wollent da-
mit um eigener Heiligfeit mwillen ein gndadi= 5
gen ®ott haben, nidit aus qumherg,tgtelt
um Chriftus willen. Alfo find fie allein 03r_e_-
feggelehrer, und nicdit Sefrer des Evangelii.

t faciem Moisi retectam, sed 10
Verum nos stultitiam evan-

propitiatorem iusti reputemur, cum credimus nobis Deum propter, Christum placatum
esse. Nec ignoramus, quantum haec doctrina abhorreat a iudicio rationis ac legis.

Nec ignoramus multo speciosiorem esse
sapientia. Sed non pudet nos stultitiae evangelii.

doctrinam legis de dilectione. Est enim 15

Id propter gloriam Christi defen-

dimus et rogamus Christum, ut spiritu sancto suo adiuvet nos, ut id illustrare ac

patefacere possimus,

Adversarii in confutatione et hunc

(110) locum contra nos citaverunt ex Coloss.:
Kol 3,14. Caritas est vinculum perfectionis3. Hinc

ratiocinantur, quod dilectio iustificet,
quia perfectos efficit. Quamquam hic
multis modis de perfectione responderi
posset, tamen nos simpliciter sententiam
Pauli recitabimus. Certum est Paulum
de dilectione proximi loqui. Neque vero
existimandum est, quod Paulus aut ju-
stificationem aut perfectionem coram
Deo tribuerit operibus secundae tabulae
potius, quam primae. Et si dilectio effi-
cit perfectos, nihil igitur opus erit propi-
tiatore _Christo. Nam fides tantum ap-
prehendit propitiatorem Christum. Hoc
autem longissime abest a sententia
Pauli, qui nunquam patitur excludi pro-

232 pitiatorem Christum. Loquitur igitur
(111) non de personali perfectione, sed de in-

t;gritate communi ecclesiae. Ideo enim
ait, Eli]ectionem esse vinculum seu col-
ligationem, ut significet se loqui de col-
ligandis et copulandis pluribus membris
cccl_e:q_lae inter se. Sicut enim in omnibus
familiis, in omnibus rebus publicis con-
cor:d1a|mutuis officiis alenda est, nec
retineri tranquillitas potest, nisi quae-
dam errata inter se dissimulent homines
et condonent: ita iubet Paulus in eccle-
sia dilectionem existere, quae retineat
concordla_m, quae toleret, sicubi opus
est, asperiores mores fratrum, quae dis-
simulet quaedam levia errata, ne dissiliat
ecclesi_a in varia schismata et ex schisma-
tis oriantur odia, factiones et haereses.

Audy jiehen die iderfadher wider uns
an dent Spruch 3u den Koloffern: ,Die £iebe 20
ift ein Band der Dollfommenheit.” Daher
{chliefen fie, daf die Liebe filr Gott gerecht
madye, denn jie macht uns nollfommen. Mie-
wohl wir hie allerlei antworten fénnten von
der Dollfommenheit, doch wollen wir hie 25
den Sprudy Pauli einfiltig hanvelen. Es ijt
gewif, daf Paulus pon der Liebe des idhi-
jten redet; jo darf man audh nicht gedenfen,
daf Paulus Uleinung fei, daf wir follten
fiir Gott ehe gerecht werden durch die XDcxfe 30
der andern Tafeln, denn durch die Derfe der
erften Tafeln. 3tem, fo die £iebe eine Doll-
fommenheit ift oder vollfémmliche Erfiillung
des Befezes, fo it bes NMiittlers Chrifti nicht
vonnéten. Paulus aber der lehret an allen 35
@rten, daf wir darum Gott angenehm fein
um Chriftus willen, nidit um unfer €iebe,
oder unfer Merfe oder Gefetses willen. Denn
auch fein BHeiliger (wie oben gefagt) erfiillet
das Gefety vollfommlich. Darum fo er an 40
allen andern @rten {chreibt und lehret, daf
in bdiefem Seben an unfern IDerfen Fein
Dollfommenheit ift, {o ift nicht 3u gedenfen,
daf er 3u den Koloffern von Dollfommen-
heit der Perfon rede, fondern er redet von 45
Einigleit der Uirchen, und das Wort, fo fie
Dollfommenheit deuten, heiget nicht anders,
denn ungerriffen fein, das ijt einig jein. Daf
er nu fagt: die £iebe ift ein Band der Doll-
fommenkheit, das ift, fie bindet, fiiget und so
halt sufammen die vielen Gliedmap der Kir-
chen unter fich felbft. Denn gleichmwie in einer
Stadt oder in einem EBHaufe die Einigleit
dadurdy erhalten wird, daf einer dem andern
ju gute halte, und fann nidit Sriede nod) 55

Ruhe bleiben, wo nidit einer dem andern viel verfiehet, wo wir nidit ei
_ ; , . inander tragen:
wizo alfo will Paulus da vermahnen ju ! der dirijtlichen £iebe, daf einer des andern .52%1[2,

2) 2. Kor. 3, 12ff. ) CR 27, 101.

1 {. 0. S. 161, Unm. 1.



IV.Vond, Rechtf. (Antwort auf die Arqumente der Widersacher.)

205

@Gebrechen dulden und tragen foll, daf fie einander vergeben follen, damit Einigleit ers
halten werde in der Hirdien, damit der Chriftenhaufe nicht suriffen, jutrennet werde, und

fih in allerlei Rotten und Sebten teile
allerlet Bitterfeit und boje ®Bift, endlidy

5 Necesse est enim dissilire concor-
diam, quando aut episcopi imponunt
populo du'riora onera, nec habent ratio-
nem imbecillitatis in populo. Et oriuntur
dissidia, quando populus nimis acerbe

10 iudicat de moribus doctorum aut fa-
stidit doctores propter quaedam levia
incommoda; quaeruntur enim deinde et
aliud doctrinae genus et alii doctores.
Econtra perfectio, id est, integritas ec-

15 clesiae ! conservatur, quando firmi tole-
rant infirmos, quando populus boni con-
sulit quaedam incommoda in moribus
doctorum, quando episcopi
condonant imbecillitati populi. De his

20 Praeceptis aequitatis pleni sunt libri
omnium sapientium, ut in hac vitae con-
suetudine multa condonemus inter nos
propter communem tranquillitatem. Et
de ea cum hic tum alias saepe praecipit

25 Paulus. Quare adversarii imprudenter
ratiocinantur ex nomine perfectionis,
quod dilectio iustificetl, cum Paulus de
integritate et tranquillitate communi lo-
quatur. Et sic interpretatur hunc locum

30 Ambrosius: Sicut aedificium dicitur per-
fectum seu integrum, cum omnes par-
tes apte inter se coagmentatae sunt2
Turpe est autem adversariis, tantopere

praedicare dilectionem, cum nusquam

35 praestent eam. Quid nunc agunt? Dis-

sipant ecclesias, scribunt leges sanguine,
et has proponunt Caesari, clementissimo
Principi, promulgandas, trucidant sacer-
dotes et alios bonos viros, si quis levi-
40 ter significavit se aliquem manifestum
abusum non omnino- probare. Haec non
conveniunt ad ista praeconia dilectionis,
quae si sequerentur adversarii, ecclesiae
tranquillae essent et res publica pacata.
45 Nam hi tumultus consilescerent, si ad-
versarii non nimis acerbe exigerent
quasdam traditiones inutiles ad pietatem,
quarum plerasque ne ipsi quidem obser-
vant, qui vehementissime defendunt eas.

50 Sed sibi facile ignoscunt, aliis non item,
ut ille apud poétam: Egomet mi ignosco,
Maenius inquit®. Id autem alienissimum
est ab his encomiis dilectionis, quae hic
ex Paulo recitant, nec magis intelligunt,

55 quam parietes intelligunt vocem, quam
reddunt.

quaedam

n, daraus denn grofier Unrat, Haf und 2leid,
dffentliche Hefgeret erfolgen mochten.

Denn die Einigleit fann nidyt bleiben, 233
wenn die Bifdidfe ohne alle lrfacie 3u(112)
fdhwere Biir'den auflegen dem Dol?. Audy 3 127
werden daraus leiditlidy Rotten, wenn das
Dolt aufs gefdiwindejt alles will meiftern
und auseden an der Bifdofe oder Prediger
Wandel und feben, oder wenn fie alsbald
der Prediger milde werden, etwa um eines
Pleinen @ebrediens willen; da folget viel
grof Unrats. Alsdenn bald fuchet man aus 234
verfelbig Derbitterung andere fefrer und (113)
andere Prediger. Diederum wird erhalten
Dolltommenheit und Einigleit, das ijt, die
Kirche bleibt unjutrennet und gan3, wenn
die Starfen die Schwadien dulden und tra- 235
gen, wenn das Dol mit feinen Predigern (114)
aucﬁ @eduld hot, wenn die Bifdofe und
Prediger wiederum allerlei Shwadhheit, Ges
brecien dem Dolf nady Belegenhieit wifjen
su gut 3u halten. Don dem Mege und ver
Weis, Einigleit su halten, ift audy oiel
allenthalben gefchrieben in den Biidern der
Philofophi und Weltweifen. Denn wir
miiffen einander viel vergeben und filr gut
haben um @inigleit willen. Und davon redet
Paulus mehe dvenn an einem @rt. Darum
{dyliefen die Widerfacher nicht redit, daf die
fiebe jolle fiir Gott gerecht madien. Denn
Paulus redet da nidit von der Dollfommen. 236
heit oder ReiligPeit der Perfonen, wie fie (115)
wiknen, fondern fagt: Die fLiebe mad) ein
ftilles MWefen in der Kirchen. Und alfo leqt
den Sprudy audy Ambrofius aus: ,Bleichs
wie ein Gebdu ganj ift, wenn alle Stiide
jufammen hangen 2c.” &s follten ficdh aber
die Widerfadier aud) wohl {dhamen, daf fie
fo trefflidy hody pon der £iebe fchreiben und
predigen und Eiebe, €iebe in allen ihren
Biidhern {dreiben und {dyreien, und gar
feine Siebe erjeigen. Denn wie ein {diome
Chrijtenliebe ift das, daf fie durd) ifre un-
aehort Tyrannei sutrennen und jureifen die
®inigleit der Kirdien, o fie nichts denn
Blutbriefe und tyrannijdy Gebot ausgehen
su lafjen dem allerloblichjten Haifer gern
das 3lrgeft wollten einbilden. Sie ermiivgen
die Priefter und iel andere fromme, ehrliche
Seute Teiner ander Urfache halben, denn 237
daf fie allein dffentliche, {chdndliche Nig-(116)
brauche anfechten. Sie wollten gerne, dak
alle die tot wdren, die wider ifre gottlofe
Sehre mit einem Dort muden. Das alles
reimet {ich gar iibel ju dem grofen Riihmen

1) CR 27, 100f.
fal{dylich Maevius.

2) P Lidyt im Ambrofiafter.

%) Koraz Sat. I, 3, 23. Ed. pr.




{"type":"Book","isBackSide":false,"languages":["de-de"],"usedOnDeviceOCR":false}




{"type":"Book","isBackSide":false,"languages":["de-de"],"usedOnDeviceOCR":false}




{"type":"Book","isBackSide":false,"languages":["de-de"],"usedOnDeviceOCR":false}




{"type":"Book","isBackSide":false,"languages":["de-de"],"usedOnDeviceOCR":false}



