tamen has wirtutes sequi oportet: ita wif, daB allein der GBlaub geredht madht.

55 neque propter dilectionem Dei accipi- Und gleidiwie wir nidit erlangen Der-
mus remissionem peccatorum, etsi sequi  gebung der Sunde dutdy andere gute Werf 152
eam necesse est. Ceterum nota est con- und Qugende, als um Geduld ' willen, um (31)

') Bonaventura Breviloquium V,2. In sent. II d. 27 a. 2 q. 3.

2) iustificet]
ex iniusto iustum efficiat. {eit Ed. 1531. 8°.



M114
W 107
Luk. 7, 47.

L.uk, 7, 50.

153
(32)

154
(33)

190

suetudo sermonis, quod interdum eodem
verbo causam et effectus complectimur
xard owexdoyipl, Ita Lu'cae 7. ait Chri-
stus: Remittuntur ei peccata multa, quia
dilexit multum. Interpretatur enim se
ipsum Christus, cum addit: Fides tua
salvam te fecit. Non igitur voluit Chri-
stus, quod mulier illo opere dilectionis
merita esset remissionem peccatorum.
Ideo enim clare dicit: Fides tua salvam
te fecit. At fides est, quae apprehendit
misericordiam propter verbum Dei gra-
tis. Si quis hoc negat fidem esse, pror-
sus non intelligit, quid sit fides. Et ipsa
historia hoc loco ostendit, quid vocet
dilectionem. Mulier venit hanc afferens
de Christo opinionem, quod apud ipsum
quaerenda esset remissio peccatorum.
Hic cultus est summus cultus Christi.
Nihil potuit maius tribuere Christo. Hoc
erat vere Messiam agnoscere, quaerere
apud eum remissionem peccatorum. Por-
ro sic de Christo sentire, sic colere, sic
complecti Christum est vere credere.
Christus autem usus est verbo dilectionis
non apud mulierem, sed adversus phari-
saeum, quia totum cultum pharisaei cum
toto cultu mulieris comparabat2. Ob-

Apologie der Konfession.

Keufchheit, um Gehorfams willen gegen der
@berleit, und folgen dody die Tugenden, wo
Glaub ijt; ' alfo empfahen wir audy nidt
um der Siebe Gottes willen Dergebung der
Sunde, wiewohl fie nicht aufen bleibt, wo 5
diefer Glaube ift. Daf aber Chriftus £ucd am

7. Kap. fpricht: ,Jhr werden viel Sunden
vergeben werden, denn fie hat viel geliebet”,

da legt Chriftus fein Wort felbjt aus, da er
fagt: ,Dein Blaub hat dir aeholfen.” Und 10
Chriftus will nidyt, daf die Frau durdh das
Wert der Liebe verdienet habe Dergebung
der Sunde, darum fagt er tlar: ,Dein Glaub
hat dir geholfen.” Ztu ift das der Glaub,
weldier jiy verldflet auf Gottes Barm- 15
hersiafeit und Wort, nidit auf eigene IMDert.
Und meinet jemands, daf ®laube fich
jugleidy auf Gott und eigene IDer? ver-
laffen fonne, der verjtehet aewiflich nicht,
was Glauben fei. Den e= 20
L ' i fede

e
et fondern muf nad)y Barmbersigfeit

[direten und [agt fich allein durdh Bottes

Tott_troft aufticiten. 1nd die Qi=
torten felbit jeigt an dem @Drt wohl an, was 25

Chrijtus Siebe nennet. Die Sran fommt in
der Zuverficht su Chrifto, dag fie wolle Der-
gebung der Siinde bei ihm erlangen, das

1) beides darunter verjtehend.

an Oen Rand:
1. Fides tua te salvam fecig.

" Urgendum cotiong
ut ccatorum,
utrumgque

dilexit multum.

Quare et illud sic intelligitur.

?) Dazu [drieb Cuther in Ed. pr. (s. 0. S. XXII11?)

Quj i ixit, ostendens non

erniese, ergo fides accepit remissionem

20 minus dimittitur, minus diligit. Ergo remitti est ante diligere.

Dimittuntur ei peccata multa, quia

Et dicitur hoc adversus superbum Pharisaeum, qui definiebat, eam esse peccatricem.
Imo respondet Christus: Adeo non est peccatrix, ut iam non solum fide vos praevenerit,
sed etiam caritate superaverit. Et in iustitiam legis pervenit, ad quam tu sectando
legem adhue abes. Igitur non illi, sed tibi dico, ut iam scias etiam foris absolutam et
non iam peccatricem a vobis habendam esse, quia melior est vobis. Plus diligit quam tu,
et iustior est lege quam vos. Ideo nec secundum legem volo eam haberi peccatricem apud
vos, et etiam publice eam absolvo, ut quae etiam in vestra legis iustitia vos vicerit et
condemnet. Est ergo inversio rhetorica. Ipsa est peccatrix, imo ipsa est iusta,
tu vero peccator, quia facit foris, quae tu non facis. Et peccata ejus scias esse remissa.
Sic ostendit Christus displicere sibi peccatricem appellari ab eo, qui maiorerat peceator
et trabe sua neglecta festucam istius indicat. 3, Ipsa parabola confirmat remissionem
gratuitam esse priorem et sequi dilectionem, quia is, cui plura dimittuntur, plus diligit.
Rec_te, ait Christus, iudicasti, ergo rectum est dilectionem sequi remissionem Peccatorum.
Facit autem hysteron proteron contra Pharisaeum, ut eam etiam publice absolutam
-oat.endq.t, ut djxi, coram mundo. Quia non solum credit coram Deo, sed etiam ostendit
suam fidem mundo, ergo et coram mundo est iusta et non amplius peceatrix.,

duplex?® remissio

fidei occulta
caritatis publica

sicut duplex?® iustitia

Tdeo Ibi tua fides (dicit) sal(vam)
Hie tibi dico, qui publice eam damnasti.

Wie aefdllt dir das? Id) fpredie fie andy

fur eudy und nady eurem eigen Gefes red)t, quia

dimissa ei peccata esse debetis concedere et non peccatricem iudicare,
%) d* (Cejung pon B. Dol 3u WA XXX 35,490 Annn. 2). Abnlide Auberungen Cuthers 3u

fuf. 7,47: WA XXXIX 1, 1281208411, 911511, 312 ger. XXXIX

2,196 5,11. Etwas anders



A

\/

Comshach
Ep-.l'ualtf

gcler

1V. Von d. Rechtf. (Von der Liebe und Erfillung des Gesetzes.)

jurgat pharisaeum, quod non agnosceret
ipsum e€esse Messiam, etsi haec externa
officia ipsi praestaret, ut hospiti, viro
magno et sancto. Ostendit mulierculam
5 et praedicat huius cultum, unguenta, la-
crimas etc., quae omnia erant signa fidei
et confessio quaedam, quod videlicet
apud Christum quaereret remissionem
peccatorum, Magnum profecto exem-
10 plum est, quod non sine causa commo-
vit Christum, ut obiurgaret pharisaeum,
virum sapientem et honestum, sed non
credentem. Hanc ei impietatem expro-
brat et admonet eum exemplo mulier-
15 culae, significans turpe ei esse, quod cum
indocta muliercula credat Deo, ipse legis
doctor non credat, non agnoscat Mes-

E P’%S“_ siam, non quaerat apud eum remissionem

peccatorum et salutem. Sic igitur totum
20 cultum laudat, ut saepe fit in ;:;'iptu;js.
ut unqg yerbo multa co?ﬁ'ﬁTgc amur; ut
intfx’ﬁ"?:}ﬂ}l(us djcgmys, in similibus locis,
ut: ate elemosynam, et omnia erunt
tinda. Non tantum elemosynas re-
9sfquirit, sed etiam iustitiam fidei. Ita hic
ait: Remittuntur ei peccata multa, quia
dilexit multum, id est, quia me vere co-
luit fide et exercitiis et signis fidei. To-
tum cultum comprehendit. Interim tamen

hoc docet, quod proprie_acci iigm-_ﬁde
remissio um,_cl‘..‘.u.dﬂg&lo. con-

li
n hoc vult}.cp._(lgd fructus illi sint
p sint ptopitiatior propter quam
35 detur remissio peccatorum, quae recon-
ciliet nos Deo. De magg% e dis%%tgmgs,
,de honore Christi, et unde peta onae
‘mentes certam et firmam consolationem,
utru cla | i-
40 S an in opera nostra. Quodsi in
opera nostra collocanda erit, detrahitur
Christo honos mediatoris et propitia-
‘toris. Et tamen co riemus in iudicio
. Da:-,i, l_lanc. fiduci vq‘ﬁam esse et con-
45 scientias jnde t in desperationem.
¢(Qiodsi remissio peccatorum et recon-
ciliatio non contingit gratis propter Chri-
stum, sed propter nostram dilectionem,
nemo habiturus est remissionem pecca-
50 torum, nisi ubi totam legem fecerit, quia
lex non iustificat, do nos ac
est. Patet igitur, cum iustificatio sit
reconciliatio propter Christum, quod fide
justificemur, quia certissimum est sola
55 fide accipi remissionem peccatorum.

191

heift redyt Chriftum erfennen und ehren.
Denn gréfer @hre tann man Chrijto nidt
tun. Denn das heift Deffiam oder Chri-
ftum wahrlidy erfennen, bei ihm fuchen Ders
gebung der Sunde. Dasfelbige oon Chrijto
halten, alfo Chrijtum erfennen und an-
nehmen, das heift recdht an Chrijtum gldu-
ben. Chriftus aber hat diefes Wort, da er

“fagt: , Sie hat oiel geliebet”, nicht gebraudt,

als er mit der Frauen redet, fondern als er
mit dem Pharifder redet. Denn der Herr
Chriftus hdltet gegenander die ganje Ehre,
die ihm der Pharifder getan hat, mit dem
@rbieten und Werfen, fo die SFrau ihm
erseiget hat. @r ftraft ben Pharifder, daf er
ihn nidyt hat erfennt fiir Chrijtum, wiewohl
er ihn dugerlidy geehret als einen BGajt und
frommen heiligen Mann. Aber den Gottes-
dienjt der Srauen, daf fie ihre Sunde er-
fennet und bei Chrifto Dergebung der Sunde
juchet, diefen Dienit lobet Chrijtus. Und es
ift ein arof Erempel, weldes Chrijtum
billig bewegt hat, daf er den Pharifder als
einen weifen, ehrlichen Nann, der doch nicht
an ihnen gldubet, ftrafet. Den Unglauben
wirft er fhm filv und oermafnet ihn durdy
das Erempel, als follt er fagen: Billig follt
du didy fchamen, du Pharifder, daf du fo
blind bift, midy filr Chrijtum und Iieffiam
nicht erfenneft, fo du ein fehrer des Ge-
fezes bift, und das Weib, das ein ungelebrt,
arm IWeib ijt, midy erfennet. Darum lobet
er da nidit allein die €iebe, ' fondern den
gangen cultum oder Gottesdienit, den Glau-
ben mit den Sriiditen, und nennet dody fiir
dem Pharifdo die Srucht. Denn man fann
den Glauben im Herjen andern nidt wei-
fen und angeigen, denn durch die Sriidyte,
die bemeifen fiir ' den Ulenfdhen den Glau-
ben im Berzen. Darum will Chriftus nidt,
daf die Siebe und die MWerte follen der
Schat fein, dadurdy die Sunden bejahlt wer-
ven, welches Chrijtus Blut ijt. Derhalben
ijt diefer Streit ilber einer hohen widitigen
Sache, da den frommen Berjen und Ge-
wiffen ihr hochjter, gewif’ter, ewiger Troft
an gelegen ift, nimlidy von Chrijto, ob wir
jollen vertrauen auf den Derdienft Chrijti
oder auf unfere MWerfe. Denn jo wir auf
unfere Merfe vertrauen, fo wird Chrifto
fein @hre genommen, fo ift Chriftus nicht
der Derfilhner nody der Mittler, und werden
dod) endlich erfahren, daf folch Dertrauen
vergeblid) fei, und daf die Gewifjen dadurdh
nur in Dersweiflung fallen. Denn fo wir
Dergebung der Sunde und Derfilhnung

®ottes nicht ofne Derdienft erlangen durdy Chrijftum, jo wird niemands Dergebung der
Sunbde haben, er habe dann das ganje Gefets gehalten. Denn das Gefely madit niemands
gerecht filr Gott, fo lange es uns anflaget. 2t fann {ich ja niemands rilhmen, daf er
g0 dem Gefes gnug detan habe. Darum milffen wir fonjt Trojt juchen, nimlidy an Ehrijto.

155

(34)

Luk 11,41

W 108
156
(35)

157 M 115
(36)

158
@7

WA I 541 o411 IL 117 3511.




vel SOITI§;

192

159  Nunc igitur respondeamus ad illam
(38) obiectionem, quam supra proposuimus?,
Recte cogitant adversarii dilectionem
esse legisimpletionem?, et obedientiaerga
legem certe est iustitia; sed hoc fallit
eos, quod putant, nos ex lege iustificari.
Cum autem non iustificemur ex lege, sed

Apologie der Konfession.

7 wollen wir antworten auf die §rage,
weldye wir oben angejeigt: warum die Eiebe
oder dilectio niemands filr ®Gott gervecht
mache? Die Widerfacher denfen alfo, die
Siebe fei die Erfilllung des Befefjes, darum
wite es wohl wahr, dap die Eiebe uns ge-
reit macht, wenn wir das Gefets hielten.

160
(39)

161
(40)

w109 sed reconciliationem, qua etiam postea
M 116 accepti sumus:tamen nuncmulto cla'rius

Wer darf aber mit Mahrheit jagen oder
rilhmen, daf er das Gefel halte und Gott
liche, wie das Gefey gebeut? IDir haben
oben angeseigt, daf darum Gott die Der-
heifung der Gnaden getan hat, daf wir
das @efet; nicht halten Fomnen. Darum fagt
audy allenthalben Paulus, daf wir durch das Gefety nidyt Fonnen fiir Gott geredit werden.
Die Widerfacher milfjen hie wohl weit feilen und der Hauptfrage irre gehen, denn fie
fehen in diefem BHandel allein das Gefe; am. Denn alle menfdiliche Dernunft und
Weisheit fann nidyt anders urteilen, denn daf man durch Gefeise miiffe fromm werden,
umd wer duferlicy das Gefets halte, der fei heilig und fromm. Aber das Evangelium riidet
uns herum und weifet uns von dem Gefely 3u den gottlichen Derheiungen und lehret,
vaf wic n{dﬁ gerecht werden durdys ®efels, denn niemand fann es halten; fondern da-
durdy, daf uns um Chriftus willen Derfiihnung gefchentt ift, und die empfahen wir allein
durdh den Glauben. Dann ehe wir ein Tittel am Gefety erfiillen, fo muf erft da fein der
®laub an Chriftum, durd) welen wir Gott verfilhnet werden und erft Dergebung der
Siinden erlangen. Sieber Berr Gott, wie ddrfen dody die Feute fich Chrijten nennen oder
fagen, daf fie auch die Biider des Evangelii einmal je anfehen oder gelefen haben, die
nody diefes anfedyten, dafj wir Dergebung der Sinde durdy ven Glaubent an Chriftum
erlangen? Jjt es doch einem Chriftenmenjdien diredlich allein 3u horen.

remissionem peccatorum et reconcilia-
tionem accipiamus fide propter Chri-
stum, non propter dilectionem aut legis
impletionem: sequitur necessario, quod
fide in Christum iustificemur.

Fum andern ifts gewif, daf audy dieje-
nigen, fo durdy den Glauben und heiligen
®eift new geboren find, doch gleichwohl nodh,
fo lang dies Seben wdhret, nicht gar rein
fein, audhy das Gefey nicht vollfdmmiich
halten. Denn wiewohl fie die Erftling des
Geiftes empfahen, und wiewohl fich in
ifmen das neu, ja das ewige E€eben anges-
fangen, fo bleibt dodh noch etwas da von
der Sunde und bofem Lujt und ! findet das

Deinde illa legis impletio seu ob-
edientia e_l;ig legem est quidem iu%
cum est in e}ﬁi}"é?d in nobis est exX
et imfiiinda. Ideo non placet propter se
ipsam, non est accepta propter se ipsam.
Quamquam i Ta

y
dicta sunt, constet iustificationem non
solum initium renovationis significare,

perspici poterit, quod ! illa inchoata le-
gis impletio non ijustificet, quia tantum
est accepta propter fidem. Nec est con-
fidendum, quod propria perfectione et
impletione legis coram Deo iusti repu-
temur, ac non potius propter Christum:

Gefes nody viel, das es uns anjuflagen hat.
Darum, obfdon Eiebe Gottes und gute
Wer? in Chriften jollen und miiffen {ein,
find fie dennody filr Gott nicht gerechit um
{oldher ihrer Wer? willen, jondern um Chri.
ftus willen durdh den Glauben. Und Der-

Rom.5, 1.

' trauen auf eigene Erfiillung des Gefeles ift
eitel Abgotterei und Lafterung Chrifti, und fallet doch suleht weg und macht, daf die Ge-
wiffen versweifeln. Derhalben fol diefer Brund feft {tehen bleiben, dafg wir um Chriftus
willen Gott angenehm und gerecdyt find durdy Glauben, nidit von wegen unfer £iebe und
Werte. Das wollen wir alfo ar und gewif madien, daf mans greifen moge. So lang
bas Bery nidit Sriede filr Bott hat, Tann es nidyt gerecht fein; denn es fleuhet filr Gottes
dorn, und versweifelt, und wollt, dag Gott nidit ricitet. Darum Pann das Herj nidyt
gerecht und Gott angenehm fein, dieweil es nidyt Sriede mit Gott hat. Lu madyt der
Glaub allein, daf das Rers 3ufrieden wird, und erlangt Ruhe und Leben Rom. 5., fo
es fidy getroft uno frei verldgt auf Gottes Fufage um Chriftus willen. Aber unfere Were
bringen das Bers nidyt jufrieden, denn wir finden allzeit, daf fie nicht rein find. Darum
muf folaen, daf wir allein durch Glauben Gott angenehm und gerecht find, fo wir im
Rergen {chliefen, Gott wolle uns gnddig fein, nicht von wegen unfer Wer? und Erfiillung

1) S, 189,3.23. %) Don hier bis S, 195,
verfiirst und verdndert, CR 27, 453.

&.27 in den Ausgaben feit Ed. 1551. 8° ftar?

10

20

25

45

55



1V. Von d. Rechtf. (Von der Liebe und Erfillung des Gesetzes.) 193

des Gefeties, fondern aus lauter Gnahg% um Chriftus willen. Mas Lonnen die Wider-
facher wider diefen Griind aufbringen? Was Fonnen {ie wiver die offentlichen Makrheit
erdichten oder erdenfen? Denn dies ift je gewif und die Erfahrung lehret Jtarr gnug, daf,
wenn wir Gottes Urtheil und Forn redyt filhlen oder in Anfechtung fommen, unfere
5 IDerfe odber BGottesdienjte das Gewiffen nicht 2onnen ju Ruhen bringen. Und das jeigt die
Sdyirift oft gnug an, als im Di.:  Du willeft mit deinem Knedite nidit in das Ge-
richt aehen, denn fiir dir wird feiner, der da lebt, gerecht fein.” Da 3eigt er tlar an, daf
alle Reiligen, alle fromme Hinder ®ottes, weldie den heiligen Geift haben, wenn Gott
nicht aus Gnaden ihnen will thre Siinde vergeben, nocy ilbrige Sunde im Sleijch an fich
10 haben. Denn daf David an einem andern Ort fagt: ,Berr, ricyte midy nad) meiner Gerech-
tigfeit”, da redet er von feiner Sady und nidht von eigener Gereditigleit, fondern bitt,
dafg Bott fein Sacde und Wort fdyiiien wolle, wie er denn fagt: ,Ricite meine Sadre.”
Miederum im 129. Pf. {agt er tar, daf Peiner, audh nicht die hodiften Heiligen tnnen Gots
tes Urteil ertragen, wenn er will auf Nliffetat adyt aeben, wie er fagt: ,So du willt adyt
15 haben auf Miiffethat, Herr, wer wird beftehen?” Und alfo fagt Job am 9.: Ty entfetse
midy file allen meinen Werfen.” Jtem: Wenn idy gleid) {dhneeweif gewajdien waire und
meine BHande gleidy gldnjeten filr Reinigleit, nodh wirdftu Unreines an mir finden.”
Und in Spriiden Safomonis: ,Wer fann jagen, mein Hers ijt rein?” Und 1. Joh. 1.:
" ir werden fagen, daf wir fei iinde i i ift dj
20 YDahrheit nidt . Jtem im Daterunfer bitten audy die Feiligen: ,Dergib uns unfer
uld.” Darum haben audy die Beiligen Schuld und Sunde. Jtem im 4. Budy Nlofi:
,Audy der Unfduldige wird nidit unfduldig fein.” Und Fadarias der Prophet fagt am
2, Kap.: ,Ulles Sleifdh fei ftille filr dem Herrn.” Und Efaias fagt: ,Alles Sleijdh it
®ras”, das ift, das Sleijdy und alle Gerechtigleit, fo wir vermiigen, die Ednnen Gottes
25 Urteil nicyt ertragen. Und Jonas fagt am 2. Kap.: ,Weldre fidy verlaffen auf Eitelleit
vergeblich, die lafjen Barmherjigeit fahren.” Derhalben erhiltet uns eitel Barmherjigleit;
unjer eigen erfe, Derdienft und Dermiigen Pénnen uns nidyt helfen. Diefe Spriidie und
dergleicien in der Sdirift jeigen an, daf unfere Wer? unrein fein, und daf wir Gnade
und Barmberzigleit beddrfen. Darum ftellen die Wer? die Gewiffen nidyt jufrieden, fon-

30 dern allein die Barmherjigleit, weldie wir durdy den Glauben ergreifen.

. . . &?h*)

Primum, quia Christus non désinit esse
mediator, postquam renovati sumus. Er-
rant, qui fingunt eum tantum primam
gratiam meritum esse, nos postea placere

35 nostra legis impletione et mereri vitam
aeternam?!, Manet mediator Christus, et
sem'per statuere debemus, quod propter
ipsum haheamus placatum Deum, etiamsi
nos indigni simus. Sicut Paulus aperte
10 docet, cum ait: Nihil mihi conscius
sum, sed in hoc non iustificatus sum; sed
sentit se fide re'putari iustum propter

und Derfiihner, wenn wir in ikm alfo neu
geboren fein. Darum irren Ddiejenigen, Ddie
da erdidyten, daf Chrijtus allein uns pri-

diene, und daf wir hernady durdy unfere
eigene Werfe und Derdienjt miifjen das

einige Mittler, und wir follen des gewif
fein, dag wir um feinetwillen allein ein
gnddigen Gott haben; ob wir es audy gleidy

Ps.141,2.

Ps.7,9.
Ps.130, 3.

Hlob 9,28,
30f. vulg.

Spr.Sal.
20,9

¢ 1.J0h.1.8.

Num. 14,

18.
Zach.2,13.
Jes. 40, 6.
Jon.2,9.
Fum dritten, Chriftus bleibt nicht defto- 162
weger fiir als nady der einige Mlittler (41)

mam gratiam oder die erfien Gnade ' vers Wito

163
(42)

ewige Seben verdienen. Denn er bleibt der 1.Kor 4,4

Christum, iuxta illud: Beati, quorum re-
missae sunt iniquitates. Illa autem re-
45 missio semper accipitur fide. Item im-
putatio iustitiae evangelii est ex pro-
missione; igitur semper accipitur fide,
semper statuendum est, quod fide prop-
ter Christum iusti reputemur. Si renati
50 postea sentire deberent, se acceptos fore
propter impletionem legis, quando esset
conscientia certa, se placere Deo, cum
nunquam legi satisfaciamus? Ideo sem-
per ad promissionem recurrendum est,
55 hac sustentanda est infirmitas nostra, et
statuendum nos propter Christum iustos

unmwiirdig fein, wie'! Paulus fagt: Durdy M 117
ihn haben wir ein Fugang 3u Gott. Denn Ps. 32,1
unfere beften Werfe, aud) nach empfangener Rom. 4,7
®nade des Evangelii (wie idy gefagt), fein
nody fdhwady und nidit gar rein; denn es ijt
je nidit fo ein {chlecht Ding um die Sunde
und Adams Fall, wie die Dernunft meinet
oder gedenfet, und ift iiber allen menfcy-
lichen Derftand und Gedanlen, was durdy
den lngehorfam vor ein {dredlidier Gottes
Born auf uns geerbet ift. Und ift aar eine
grduliche Derderbung an. der ganzen menfd-
lichen 2atur gefdiehen, weldie fein Illen-
jchenwer?, fondern allein Gott felbft Pann

164
(43)

165
(44

1) Audy nady Thomas Fann der Nlenfd)

die prima gratia nidt verdienen (STh. II,

1. 4. {14. &. 5 ¢), aber de condigno das augmentum gratiae und das ewige £eben (a. 8 u. 3).



Rom. 8, 34“

194 Apologie der Konfession.

reputari, qui sedet ad dextram Patris et
perpetuo interpellat pro nobis. Huqc
pontificem contumelia afficit, si quis
sentit se iam iustum et acceptum esse
propter propriam impletionem legis, non
propter illius promissionem. Nec in-
telligi potest, quomodo fingi queat homo
lustus esse coram Deo, excluso propi-
tiatore et mediatore Christo.

/

erwiederbringen. Darum jagt der Pialm:
D0hl denen, weldien ihre Sunde vergeben
fein.” Darum ddrfen wir Gnade und ®Bot-
tes gnddiger Giite und Dergebung per
Sunde, wenn wir gleid) viel gute Wer? ge.
tan haben. Diefelbige Bnad aber laft fidy
allein durdh den Glauben faffen. Alfo bleibt

Chriftus allein der BHohepriefter und MNiitt-

ler, und was wir nu Gutes tun oder was
wir des BGefees halten, gefillet Gott nidt
filc fich felbjt, fondern dafg wir uns an
Chrijtum halten und wiffen, daf wir ein
gnavigen BGott haben nidit um des Gefetzes
willen, jondern um Chriftus willen.

10




{"type":"Document","isBackSide":false,"languages":["de-de"],"usedOnDeviceOCR":false}




{"type":"Book","isBackSide":false,"languages":["de-de"],"usedOnDeviceOCR":false}




{"type":"Book","isBackSide":false,"languages":["de-de"],"usedOnDeviceOCR":false}




{"type":"Book","isBackSide":false,"languages":["de-de"],"usedOnDeviceOCR":false}




{"type":"Book","isBackSide":false,"languages":["de-de"],"usedOnDeviceOCR":false}




{"type":"Document","isBackSide":false,"languages":["de-de"],"usedOnDeviceOCR":false}



